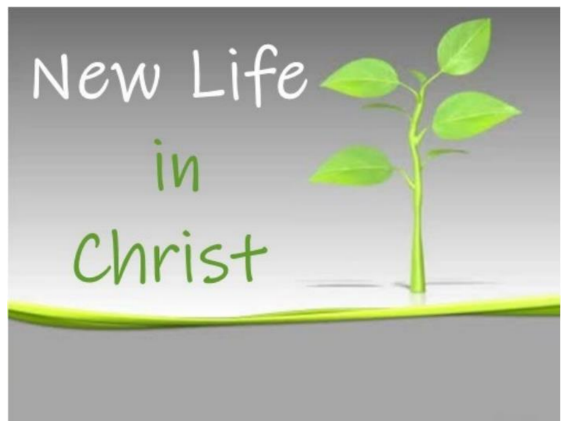
# 基督里的新生命



作者 莱尔·马林思

#### 序言

"好叫你们行事为人对得起主,凡事蒙他喜悦,在一切善事上结果子,渐渐地多知道神。"(《歌罗西书》1:10)。这是保罗对歌罗西信徒说的话,它总结了与基督建立真实而充满活力的关系的意义。这也是保罗为这些信徒祷告的一部分,提醒他们要继续活在所领受的福音真理里。当然,与之相悖的生活方式则是与基督的呼召背道而驰的。

重要的是要明白,单纯说我们是基督的信徒是不够的。我们的生命必须要发生转变,随之而来的是我们在基督里面的成长和成熟。作为基督里一个新造的人,认识神的话语是实现这一转变的关键。除非相信神的话,"按著正意分解真理的道"(《提摩太后书》2:15),"把基督的道理丰丰富富地存在心里"(《歌罗西书》3:16),我们就无法让其在我们身上发挥作用,也不能有一个神所喜悦的生活方式。同样,它也无法让十字架的工作和圣灵的能力在我们里面工作。

《圣经》还提醒我们,我们已不属于自己,而是神用重价买来的。 我们是神的圣殿,我们的生命因此应该反映出基督确实是我们的主。

# 与基督建立正确关系

在理解救恩时,对于一些自称与基督建立了关系的人,救恩的全 貌在他们的生活里似乎并不清晰。对于不少人来说,救恩仅仅意味着 周日要去教堂崇拜,参加教堂活动,奉献他们的十分之一和祭品,但 同他们在一周中其他六天里的行为举止和生活方式却几乎没有关系。 而对于另外一些人来说,救恩不过是他们逃离地狱的一个保险计划。 在这里,一点警告也许是恰当的。让我们先把注意力转向神的话,说的是一种不尊重基督或很少显示基督是主的生活方式。我们的经文是《约翰一书》3:4-10: "凡犯罪的,就是违背律法;违背律法,就是罪。你们知道主曾显现,是要除掉人的罪,在他并没有罪。凡住在他里面的,就不犯罪;凡犯罪的,是未曾看见他,也未曾认识他。小子们哪,不要被人诱惑。行义的才是义人,正如主是义的一样。犯罪的是属魔鬼,因为魔鬼从起初就犯罪。神的儿子显现出来,为要除灭魔鬼的作为。凡从神生的,就不犯罪,因神的道存在他心里;他也不能犯罪,因为他是由神生的。从此就显出谁是神的儿女,谁是魔鬼的儿女。凡不行义的就不属神,不爱弟兄的也是如此。"

"救恩"这个词让我们去思考神所给予我们的伟大的恩典,以及他为我们所做的不可思议的工作,既"他救了我们脱离黑暗的权势,把我们迁到他爱子的国里"。(《歌罗西书》1:13)。基督在十字架上所行的这大作为,不但使信他的人得以与神和好,而且也带来了生命——一个新的、丰盛的生命。在这个新生命中,我们被赋予了与天父直接对话的特权。

藉由基督的死,神的敌意被消除了。在基督的生命里,我们得了 儿子的身份。《以弗所书》1:3 讲到,神在基督里曾赐给我们天上各 样属灵的福气,我们的罪也得以赦免。我们受接纳进入神的家,又被 赐圣灵住在我们里面,叫我们成圣。所有这些恩典,都是来自神。

然而,正是通过学习神的话语,我们才得以正确地认识他。《圣经》 带给我们真正的启示,告诉我们他是谁,以及我们在他里面是谁。没

有《圣经》,基督就不能在我们里面形成,我们也无法像保罗在《罗马书》8:29 所说的那样,去"效法他儿子的模样"。

#### 肉欲的危险

撒但的目的是要使信徒的思想和情感转离基督。他的策略很简单,就是要让他们忙碌于世界上的事情。如果撒旦能阻止信徒学习《圣经》,他就可以用谎言填满他们的头脑。毕竟,撒旦又被称为"谎言之父"。(《约翰福音》8:44)如果撒旦能用肉体的欲望诱惑信徒,他们就会为了世界的欢乐而放弃对基督的爱。撒旦要使信徒相信,他们不必全心全意地跟从基督,只要在方便的时候承认他就可以了。事实上,许多信徒都发现自己会这样做。这些信徒软弱,缺乏生气,昏昏欲睡,患上了"灵命贫血症"。他们需要一种转变,一种更新,以及一种属灵真理的注入。换言之,他们需要知道真理,才能自由地在基督里活得充实。

# "新造"的意义

《哥林多后书》5:17告诉我们: "若有人在基督里,他就是新造的人,旧事已过,都变成新的了。"进一步研究与之相关的其它经文,有助于我们得到更多真理的启示,使我们可以转变成为真正的基督门徒。一方面,这些经文告诉我们,在认识基督之前我们是谁;另一方面,它们宣告我们在基督里面是谁,帮助我们充分理解神要藉基督把我们带向何处。

"旧事"代表黑暗王国或撒旦的王国。《圣经》清楚地描述了我们在那种王国里的处境是怎样的:我们与基督分离(《以弗所书》2:12),死在过犯罪恶之中(《以弗所书》2:1),作罪之奴仆(《罗马书》6:20),受恶欲所控制(《罗马书》7:5),作恐惧的奴仆(《罗马书》6:20),受审判(《约翰福音》3:18),与神所赐的生命隔绝(《以弗所书》4:18),没有盼望(《以弗所书》2:12),活在暗昧之中(《以弗所书》5:8)。

#### 伟大的拯救

神用他的大爱和奇妙的恩典,把我们从罪恶和死亡中拉了出来。神拯救了我们,"当我们死在过犯中的时候,便叫我们与基督一同活过来"(《以弗所书》2:5),"从罪里得了释放"(《罗马书》6:22),免于恐惧(《罗马书》8:15),免于定罪(《罗马书》8:1),有新生的样式(《罗马书》6:4),被赋予属天的能力过敬虔的生活(《彼得后书》1:3,4),被赐予基督复活的能力(《以弗所书》1:19,20),得到永不与神的爱隔绝的承诺(《罗马书》8:38,39)。最后,神应许我们有圣灵作为印记,直到我们得救的那一天,既我们与他面对面相见的那一天(《以弗所书》1:13:《哥林多后书》1:21,22)。

在这里,我们当然可以呼应大卫王的赞美之歌:"我的神、我的王啊,我要尊崇你,我要永永远远称颂你的名!我要天天称颂你,也要永永远远赞美你的名!耶和华本为大,该受大赞美,其大无法测度。" (《诗篇》145:1-3)。

#### 追求圣洁

我们进入基督的国里,就是与神同行信心和圣洁的开端。正如保罗所描述的,这是一次"效法他儿子模样"的旅程。(《罗马书》8:29)这个旅程是由生活在每一位信徒里面的神的灵所引导的。圣灵引导我们进入一切真理,让我们明白神所白白赐给我们的一切。保罗还提出这样一个问题:"神既不爱惜自己的儿子为我们众人舍了,岂不也把万物和他一同白白地赐给我们吗?"(《罗马书》8:32)换言之,如果神已经给了我们更大的礼物(他的儿子),他也一定会给我们过公义圣洁生活所需要的一切。

### 我们进入基督的国里, 就是与神同行信心和圣洁的开端。

## 持定永生

《彼得后书》1:3 告诉我们:神的神能已将一切关乎生命和虔敬的事赐给我们,使我们过上敬虔的生活。它是建立在我们对神的认识之上的,也就是我们对他的拯救和对他话语真理的认识。彼得把《圣经》称为上帝伟大而宝贵的应许。正是通过对这些应许的认识,我们才能够摆脱这世界上的腐败。在此之上,我们才能成为神的神圣本性的一部分。这是住在我们里面的圣灵所赐给我们的新的本性。此外,我们还被告知要追求卓越、知识、自控、毅力、敬虔和爱的美德。只有这样,我们才不至于在神的知识上无用,也不至于无益。保罗在给提摩太的信中说,要抓住永恒的生命(《提摩太前书》6:12)。神并没有呼召我们去贪恋或专心于世界上的事。我们也不应去追求世俗的享

乐或财富,而是要追求公义、敬虔、信心、爱心、坚贞和温柔。当然, 这不能靠我们自己的力量实现,乃是要靠基督的灵。我们需要先认同 《圣经》的真理,神则会提供我们里面发展基督品格所需要的力量。

## 神没有呼召我们去贪恋或专心于世界上的事

#### 真理与神的旨意

《以弗所书》告诉我们,作为光明的儿女,要知道何为耶和华所喜悦的事,就是遵行神所启示的旨意,不可活在黑暗中,做徒然无益的事,反要要揭露它们。此外,我们还被告知,要谨慎行事,不要愚昧,并要充分利用时间去明白神的旨意是什么。(《以弗所书》5:15-17)除非藉由神的话语,任何信徒都不可能理解神的旨意是什么。这一点非常重要,以致耶稣引用《申命记》8:3 说: "经上记著说:'人活著,不是单靠食物,乃是靠神口里所出的一切话。'"

请注意下面这些经文:

- "当用各样的智慧,把基督的道理丰丰富富地存在心里,用诗章、颂词、灵歌,彼此教导,互相劝戒,心被恩感,歌颂神。"(《歌罗西书》3:16)
- "你当竭力在神面前得蒙喜悦,作无愧的工人,按著正意分解真理的道。"(《提摩太后书》2:15)
- "少年人用甚么洁净他的行为呢?是要遵行你的话。"(《诗篇》 119:9)
  - "耶和华啊,愿我的呼吁达到你面前,照你的话赐我悟性。"(《诗

篇》119:169)

"耶稣回答说:'人若爱我,就必遵守我的道,我父也必爱他,并 且我们要到他那里去,与他同住。'"(《约翰福音》14:23)

"要用水藉著道把教会洗净,成为圣洁……"(《以弗所书》5:26)

"你们若常常遵守我的道,就真是我的门徒。你们必晓得真理,真理必叫你们得以自由。"(《约翰福音》8:31-32)

显然,这些只是众多经文中的一小部分,旨在提醒我们神话语的重要性。我们若不知道并承认真理,就会持续被罪所捆绑,无法在基督里自由行走。保罗在给加拉太教会的信中说:"基督释放了我们,叫我们得以自由,所以要站立得稳,不要再被奴仆的轭挟制。"在给提摩太的信中,保罗也说:"但你所学习的、所确信的,要存在心里,因为你知道是跟谁学的。"(《提摩太后书》3:14)保罗说,提摩太从小就知道这些事。他接着说:"圣经都是神所默示的,于教训、督责、使人归正、教导人学义都是有益的,叫属神的人得以完全,预备行各样的善事。"(《提摩太后书》3:16-17)在这里,请注意《圣经》的各种实用性;它教导、惩戒、劝告、安慰,鼓励,规劝,引导,定罪,奖励,克制。当我们接受、相信,并允许它在我们里面工作时,它就能让我们成长为成熟的、像基督一样的信徒。

# 我们有理由相信,如果我们不遵守这道,它就对我们毫无益处。

因此,我们有理由相信,如果我们不遵守这道,它就对我们毫无益处。所以,单纯听道是不够的,还需要把它付诸实践。保罗说:"你们在我身上所学习的,所领受的,所听见的,所看见的,这些事你们

都要去行,赐平安的神就必与你们同在。"(《腓利比书》4:9)。此外,在《雅各书》1:22-25 中,我们还看到这样的话: "只是你们要行道,不要单单听道,自己欺哄自己。因为听道而不行道的,就像人对著镜子看自己本来的面目,看见,走后,随即忘了他的相貌如何。惟有详细察看那全备、使人自由之律法的,并且时常如此,这人既不是听了就忘,乃是实在行出来,就在他所行的事上必然得福。"只有这样做,我们的信心才能得以完全。基督的爱催促我们要拿出行动。

#### 需要纪律

当我们决定顺服基督时,肉体就是我们永远的敌人。《加拉太书》 5:17 说: "因为情欲和圣灵相争,圣灵和情欲相争,这两个是彼此 相敌,使你们不能做所愿意的。"此外,我们还被告知: "而且属肉 体的人不能得神的喜欢。"

也就是说,那些让自己的思想被世界不洁思想所控制的人,就不能取悦于神。为了对抗这一点,我们必须控制自己的思想,要把它囚禁在基督的手中。我们得到的告诫是:"总要披戴主耶稣基督,不要为肉体安排去放纵私欲。(《罗马书》13:14)。我们能这样做,是藉由投资和认同基督——我们的榜样和向导,而不是预先考虑去满足我们个人的私欲。换句话说,我们不可以为肉体的私欲提供满足。

保罗在《以弗所书》4章中解释说,我们要除去旧的自己,或是 肉体的败坏。我们必须通过拒绝屈服于"旧我"的欲望来饿死它。我 们需要通过用神的话更新我们的心来做到这一点。我们要学习神的 话,记住它,冥想它,服从它。只有这样做,我们才能养活和坚固那照著神的样式所造的新人,使他得着公义和圣洁。

此外,我们必须用耶稣的道来抵抗一切的诱惑。耶稣说:"你们若常遵守我的道,就真是我的门徒。你们必晓得真理,真理必叫你们得以自由。"(《约翰福音》8:31-32)。认识真理,并且服从于它,就能让它在我们里面工作。因为它是活的、有能力的,它能洞悉我们心思意念。

#### 体内生命

到目前为止,我们的焦点一直放在信徒作为个人身上。现在,我们把目光转向信徒作为教会身体不可分割的一部分。作为一个新信徒,我们被安置在基督的身体里,"凡事长进,连于元首基督。"(《以弗所书》4:15)

在这以基督为头的活的身体里,没有一个部分是无用的。圣灵以他丰富的智慧,将属灵的恩赐赐给每一个肢体,使他们用以让身体在爱中成长。换句话说,每个人都会对基督的身体做出有益的贡献。在圣灵的引导下,当每个肢体都有效地使用自己的天赋时,基督的身体就会实现和谐和统一。

# 教会聚集的重要性

身体的成长和统一取决于我们对信仰和教义的了解。我们若不藉由讲道和教训,预备作服事的工,就必会像小孩子一样,被各种各样

的道理弄得得翻来覆去。可以说,虚假的教义比比皆是,虚假的教师也在寻找机会发现软弱的信徒。这些信徒在与其他圣徒聚会时,经常显得心不在焉,也很容易成为魔鬼教义的牺牲品。因此,《希伯来书》的作者警告说:"也要坚守我们所承认的指望,不至摇动,因为那应许我们的是信实的。又要彼此相顾,激发爱心,勉励行善。你们不可停止聚会,好像那些停止惯了的人,倒要彼此劝勉。既知道那日子临近,就更当如此。"(《希伯来书》10:23-25)。

## 敬拜我王

基督在信徒身上的外在表现,就是在敬拜中对神的爱和在事奉中对他人的爱。敬拜,就是要承认神的伟大,看见他圣洁的美。当我们意识到神的存在,无论是在祷告中还是在研读他的话语时,都需要有一种敬畏的感觉。我们要承认,"他在万有之先,万有也靠他而立。"(《歌罗西书》1:17)又承要认"因为万有都是靠他造的,无论是天上的、地上的、能看见的、不能看见的,或是有位的、主治的、执政的、掌权的,一概都是藉著他造的,又是为他造的。"(《歌罗西书》1:16)。我们要带着感恩的心,站在他的面前,感谢他奇妙的恩典和我们作为神儿子的祝福。当我们思想他的伟大时,就会被吸引去认证这首伟大的赞美诗:

# 奇异恩典

奇异恩典 何等甘甜 我罪已得赦免 前我失丧 今被寻回 瞎眼今得看见 如此恩典 使我敬畏 如此恩典 使我敬畏 使我心得安慰 初信之时 既蒙恩惠 真是何等宝贵 敬拜,就是承认神的伟大, 看见他圣洁的美。

## 颂扬我王

《诗篇》作者说:"要将耶和华的名所当得的荣耀归给他·····"他的意思是,要将神所应得的荣耀和颂赞都归给他。保罗说:"所以,你们或吃或喝,无论做甚么,都要为荣耀神而行。"(《哥林多前书》10:31)。从擘饼到制定各种计划,我们都当依靠神,让他做我们生命的主宰。我们要尊敬他,并为他带来荣耀。

藉着在各方面讨神的喜悦,在各样善事上结果子,我们把荣耀归给基督。《加拉太书》6:9-10 提醒我们说: "我们行善,不可丧志;若不灰心,到了时候就要收成。所以,有了机会,就当向众人行善,向信徒一家的人更当这样。" 当然,这样做可能会让我们付出代价,也可能会给我们带来诸多不便,但这是神对我们所说的话。所以,这确实是我们的责任,而神也会为我们行善提供所需的力量和资源。

除此之外,通过鼓励甚至帮助他人,我们"各人不要单顾自己的事,也要顾别人的事。"(《腓利比书》2:4)。然而,我们最大的服事,

就是要让基督藉着我们在各处显出他的馨香。也就是说,我们要传播基督是救世主,使众人能因此而得拯救。这样做,我们就可以给基督带来荣耀。

#### 以主为乐

要以主为乐,父、子、灵三位一体的神:要以神的完全为乐,他的创造、眷顾和救赎;要以神的话语为乐,他的福音、真理和典章;要以神的家和家中的敬拜为乐;要以神的子民中为乐······(摘自 Gill 对《诗篇》37:4的评注)

通过神的话语认识神,才使我们真正做到与主为乐。当我们思想神的属性时,我们的心会被拉向天国,我们的心也会欣喜欢唱。我们要呼应保罗内心的呼求,就是要认识基督,晓得他复活的大能。(《腓利比书》3:10)。像大卫一样,我们也要说:"神啊,我的心切慕你,如鹿切慕溪水。我的心渴想神,就是永生神······"(《诗篇》42:1-2)

# 以道为乐

当我们以神的话语为乐时,我们其实是在以神为乐。因此,我们也是有福的。《诗篇》112:1 说: "······敬畏耶和华,甚喜爱他命令的,这人便为有福!"一个信徒要喜欢、遵守和践行神的话语。这样做是出于他对神的爱,而不是出于责任感。他要在心里默想和珍爱神的话语,宣扬神的爱、信实、良善、智慧、能力、恩典和怜悯。这才是信徒应有的生命。

#### 与神相交

当我们通过认识神的话语而成为有见识的基督徒时,我们就学会 把神话语的真理变成我们的祷告。这样做,我们就会认同他。当我们 从认识真理中得到益处时,我们对神的信任就会加强。比如,如果我 们的内心变得焦虑或害怕,我们就可以在《圣经》里发现这些话:"应 当一无挂虑,只要凡事藉著祷告、祈求和感谢,将你们所要的告诉神。 神所赐出人意外的平安,必在基督耶稣里,保守你们的心怀意念。" (《腓立比书》4:6-7) 当我们祷告并相信这是神给我们的真理时,我 们就会允许它在我们里面完成它的工作。换句话说,认识了真理,我 们就自由了。在这种情况下,我们会让自己从焦虑中解放出来,让来 自神的平安掌控我们的内心。

《圣经》是我们赞美主的向导。《诗篇》111篇就给了我们一个例子。其前三节经文写道:"你们要赞美耶和华!我要在正直人的大会中,并公会中,一心称谢耶和华。耶和华的作为本为大,凡喜爱的都必考察。他所行的是尊荣和威严;他的公义存到永远。"藉着神的话赞美神,是我们永不枯竭的泉源。

祷告是我们向基督顺服的一种方式,神的灵也会帮助我们祷告。即使我们不知道如何祈祷,他也会为我们向神祈求。是圣灵的代祷帮助我们知道神的意念。"除了在人里头的灵,谁知道人的事?像这样,除了神的灵,也没有人知道神的事。我们所领受的,并不是世上的灵,乃是从神来的灵,叫我们能知道神开恩赐给我们的事。"(《哥林多前书》2:11-12)

祷告是神对我们启示他心思意念的方式。我们可能会被引导向神 祈求,帮助我们解决一些困扰我们的事,或者为其他人寻求帮助;我 们也可能在祷告中承认我们的罪,因为我们里面的圣灵已经告诉我们 了。无论是什么情况,祷告总是能把我们带回到神的话语中。在祷告 中,我们能得到启示和指引。接受并相信神的话,让它在我们里面工 作,我们就可以与神同行。

## 藉着神的话赞美神,是我们永不枯竭的泉源

## 宝贵的财富

在即将结束的时候,我们也许应该认识到,神是如此眷顾我们,让我们领受了所应许的圣灵为印记,作为我们得基业的凭据,直到我们得救赎的日子。(《以弗所书》1:13-14)神还让"我们有这宝贝放在瓦器里"(《哥林多后书》4:7),让圣灵引导我们进入一切的真理(《约翰福音》16:13),圣灵也被称为我们的帮助者或保惠师(《约翰福音》16:7)。换言之,神已经做了周全的准备,让我们能够坚持到底。耶稣对门徒说:"你们心里不要忧愁,你们信神,也当信我。在我父的家里有许多住处;若是没有,我就早已告诉你们了;我去原是为你们预备地方去。我若去为你们预备了地方,就必再来接你们到我那里去;我在哪里,叫你们也在那里。"(《约翰福音》14:1-3)。

这些不言而喻的真理应该会影响我们的信仰。它们激励我们前行, 让我们可以全身心地投入基督的事业和他的国中,并知道圣灵已经赐 给我们能力和力量,使我们可以完成神为我们所预备的一切善工。